


Apresentação

1.1 Legislação acerca da Temática Étnico-racial.

1.2 África: berço das civilizações.

1.3 Influências Culturais Africana e Indígena na Cultura Brasileira.

1.4 A Influência Africana na Literatura.

1.5 As Identidades Negra e Indígena na Formação Identitária Capixaba.

1.6 A Religiosidade de Matriz Africana: religiões afro-brasileiras e o respeito à diversidade religiosa.



Identidades negra e
indígena

Educação
sem racismo

IMPORTANTE!

Neste curso, pretendemos refletir sobre as questões
apontadas, a fim de que possamos, juntos, construir
alternativas de práticas de educação sem racismo, de acordo
com as diferentes realidades educacionais em que vivemos.

Convidamos vocês para que, acima de tudo, estejam
atentos às salas de aula, porque é nesse contexto,
onde práticas pedagógicas se realizam, que o racismo
também se expressa, de maneira sutil ou não, velado
ou evidente. 
 
Oferecemos um espaço formativo para que possamos
debater, refletir e repensar nosso fazer pedagógico 
em todo o contexto escolar, e não somente na sala de
aula, de modo a tornar a educação sem racismo uma
prática comum em nossas vidas e,
consequentemente, na vida de todos quantos
participam da realidade cotidiana escolar.



Leia trechos da Lei 10.639/2003: 
 
Art. 1º A Lei Nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a vigorar
acrescida dos seguintes arts. 26-A, 79-A e 79-B: 
 "Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, oficiais
e    particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História e Cultura Afro-
Brasileira. 
  § 1º O conteúdo programático a que se refere o caput deste artigo incluirá
o estudo da História da África e dos Africanos, a luta dos negros no Brasil, a
cultura negra brasileira e o negro na formação da sociedade nacional,
resgatando a contribuição do povo negro nas áreas social, econômica e
política pertinentes à História do Brasil. 
  § 2º Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira serão
ministrados no âmbito de todo o currículo escolar, em especial nas áreas de
Educação Artística e de Literatura e História Brasileiras. 
 [...]
 "Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro como ‘Dia
Nacional da Consciência Negra’." 

Para que seja possível uma melhor compreensão da
influência cultural africana e indígena para a identidade do
povo brasileiro, faz-se necessário conhecer a legislação
vigente sobre a forma como o ensino dessa temática é
apresentada do âmbito da Educação.
 
A seguir, vamos conhecer um pouco sobre as seguintes
leis: 
Lei 10.639/2003; e
Lei 11.645/2008.

Clique aqui para acessar a
Lei Nº 10.639/2003 na íntegra. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm


Conheça agora alguns trechos da Lei 11.645/2008: 
 
Art. 1º O art. 26-A da Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, passa a
vigorar com a seguinte redação:
"Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e de ensino médio,
públicos e privados, torna-se obrigatório o estudo da história e cultura afro-
brasileira e indígena.
§ 1º O conteúdo programático a que se refere este artigo incluirá
diversos aspectos da história e da cultura que caracterizam a formação
da população brasileira, a partir desses dois grupos étnicos, tais como o
estudo da história da África e dos africanos, a luta dos negros e dos
povos indígenas no Brasil, a cultura negra e indígena brasileira e o negro
e o índio na formação da sociedade nacional, resgatando as suas
contribuições nas áreas social, econômica e política, pertinentes à história
do Brasil.
§ 2º Os conteúdos referentes à história e cultura afro-brasileira e dos povos
indígenas brasileiros serão ministrados no âmbito de todo o currículo
escolar, em especial nas áreas de educação artística e de literatura e
história brasileiras." (NR)

Clique aqui para acessar
a Lei Nº 11.645/2008 na
íntegra. 

No Brasil, o ensino da história e cultura afro-brasileira e africana sempre veio
associado, nas aulas de História, apenas à temática da escravidão negra
africana. 
 
A Lei 10.639/2003, posteriormente alterada pela Lei 11.645/2008, vem para
mudar essa realidade e tornar obrigatório o ensino da história e cultura, afro-
brasileira e indígena, em todas as escolas públicas e particulares, desde o Ensino
Fundamental até o Ensino Médio.

Objetivo da Legislação (Leis 10.639/2003 e  11.645/2008)

Assista ao vídeo que apresenta parte de uma entrevista com a Profª. Véra Neusa Lopes,
graduada em Ciências Sociais pela PUC-RS, e trata da obrigatoriedade da aplicação das Leis
10.639/03 e 11.645/08. 

Entrevista sobre Lei 10.639 e 11.645. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=eV3OCz3_BAM

Entrevista sobre Lei 10.639 e 11.645

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
https://www.youtube.com/watch?v=eV3OCz3_BAM


No ano seguinte à promulgação da Lei nº 10639/03, o CNE/CP, visando regulamentar o processo de
implementação e efetivação do referido dispositivo legal, elaborou o Parecer nº 03/2004, documento no
qual se encontra o texto das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais
e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana (instituídas pela a Resolução CNE/CP nº
01/2004, em 17 de junho de 2004). 

De forma estrutural, essas Diretrizes objetivam oferecer uma “resposta”, na perspectiva da educação, à
demanda da população afrodescendente em torno de políticas de ações afirmativas, isto é, “políticas de
reparações e de reconhecimento e valorização de sua história, cultura e identidade”. Representam, ao
mesmo tempo, uma “política curricular” pautada em “dimensões históricas, sociais, antropológicas”
vinculadas à realidade brasileira e destinada a enfrentar e “combater o racismo e as discriminações que
atingem particularmente os negros” (BRASIL, 2004, p. 2). 
 
As Diretrizes também propõem a “divulgação e produção de conhecimentos, a formação de atitudes,
posturas e valores que eduquem cidadãos orgulhosos de seu pertencimento étnico-racial”, ações que
devem se concretizar em forma de uma integral reeducação das relações étnico-raciais que, fomentadas
no espaço escolar, necessitam impactar todo o país no que tange ao reconhecimento da diversidade e do
antirracismo como um valor social (BRASIL, 2004, p. 2).
Em 2009, o Ministério da Educação e a Secretaria Especial de Políticas de Promoção da Igualdade Racial
publicaram o Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação
Étnico-Racial e História e Cultura Afro-brasileira e Africana. Esse documento tornou-se guia fundamental
de orientações destinadas aos sistemas de ensino e às instituições correlatas, em torno do processo de
implementação da educação para as relações étnico-raciais e de seus marcos legais no Brasil.
 
O Plano está estruturado em seis eixos estratégicos que constituem decisivos direcionamentos para que os
órgãos educacionais gestores (federais e federados) e as próprias instituições de ensino elaborem suas
ações, metas e caminhos para conduzirem de forma consciente e adequada tanto à temática da educação
para as relações étnico-raciais nos sistemas escolares, quanto às políticas de combate ao racismo no
âmbito educacional (BRASIL, 2009).
 
Na esfera Estadual, destaca-se a Resolução CEE nº 1.967 de 14 de maio de 2009, que institui

normas
complementares às Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-raciais e para o
Ensino de História e Cultura Afro-brasileira e Africana. Esta Resolução trata também, da obrigatoriedade da
inclusão da História e Cultura Indígena nos currículos escolares da Educação Básica das instituições de
ensino integrantes do Sistema de Ensino do Estado do Espírito Santo. 
 
Entre as principais determinações dessa Resolução, destaca-se a que estabelece que o Projeto Político-
Pedagógico das unidades de ensino deve garantir que a organização dos conteúdos dos componentes
de toda a matriz curricular contemple, obrigatoriamente, ao longo do desenvolvimento dos

calendários
letivos, a História e a Cultura Afro-brasileira e Indígena, na perspectiva de construir uma educação
“compatível com uma sociedade democrática, multicultural, intercultural e pluriétnica”. 
Além disso, a Resolução CEE nº 1.967, de 14 de maio de 2009, recomenda que os estabelecimentos de
ensino dialoguem com os Movimentos, os núcleos de estudos e os grupos culturais negros e indígenas,
assim como solicita que as mantenedoras de instituições de ensino, públicas e privadas, subordinadas
ao CEE/ES, tomem “providências efetivas e sistemáticas”, em torno da qualificação dos profissionais da
educação, no que diz respeito à temática da educação das relações étnico-raciais e aos seus marcos
legais (ESPÍRITO SANTO, 2009). 
 
No que se refere ao processo de cumprimento da obrigatoriedade do ensino de História e Cultura
indígena, como determina a Lei nº 11.645/08, ainda não há aprovada uma diretriz específica para a
questão indígena, da mesma forma que existe, desde 2004, para a temática do ensino de História e
Cultura Afro-Brasileira e Africana. 
 
Contudo, desde 2015, existe o Parecer CNE/CEB nº 14/2015, documento que versa sobre as Diretrizes
Operacionais para a implementação da história e das culturas dos povos indígenas na Educação Básica,
em decorrência da Lei nº 11.645/2008. O Parecer nos evidencia a urgência de se promover “o
reconhecimento e a valorização da identidade, da história e da cultura dos povos indígenas, bem como
a busca da garantia de reconhecimento e igualdade de valorização de todos os grupos étnicos e raciais
constituidores da sociedade brasileira” (BRASIL, 2015, p. 8).
 



Para aprofundar seus conhecimentos em torno dos marcos legais nacionais e estaduais da Educação das
Relações Étnico-raciais, clique nas caixas ao lado e acesse os documentos na íntegra:

Parecer CNE/CP nº 03/2004 (Diretrizes
Diretrizes Curriculares Nacionais para a
Educação das Relações Étnico-Raciais e
para o Ensino de História e Cultura Afro-
Brasileira e Africana)

Plano Nacional de Implementação das
Diretrizes Curriculares Nacionais para a
Educação Étnico-Racial e História e
Cultura Afro-brasileira e Africana

Resolução CEE nº 1.967, de 14 de
maio de 2009.

Resolução CNE/CP nº 01/2004

Parecer CNE/CEB nº 14/2015

Vamos refletir?

Pensando na legislação que rege a Educação, no
que concerne à temática étnico-racial, vamos
refletir sobre como algumas terminologias
contribuem para a perpetuação e reprodução do
racismo no ambiente escolar.
Por exemplo, o termo adequado seria "escravo"
ou "escravizado"? 

Comumente, nos referimos aos africanos, violentamente
retirados de seu continente, como “escravos”. Há, nessa
expressão, um grande equívoco, pois ninguém nasce
escravo: essa não é uma condição inerente aos seres
humanos. As pessoas foram escravizadas. 
 
O termo escravo naturaliza essa condição aos seres a
quem ele se refere; ademais, possui um significado
preconceituoso e pejorativo, construído no decorrer da
história, trazendo a visão do negro africano na condição
de escravo submisso e passivo, o que é desmentido pela
história de luta e resistência do povo negro escravizado. 
Portanto, o termo adequado é “escravizado”, e não
“escravo”.

https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_003.pdf?query=etnico%20racia
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_003.pdf?query=etnico%20racia
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_003.pdf?query=etnico%20racia
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_003.pdf?query=etnico%20racia
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_003.pdf?query=etnico%20racia
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CEE-ES_res19672.pdf?query=NORMAS
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CEE-ES_res19672.pdf?query=NORMAS
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_res01_04.pdf?query=etnico%20racial
https://normativasconselhos.mec.gov.br/normativa/view/CNE_PAR_CNECEBN142015.pdf?query=etnico%20racial


Relato de Experiência de Ações em Escola, com a temática
Étnico- Racial sobre a Aplicação da Lei 10.639/03.

Na terceira série do Ensino Médio, estudamos Cultura, Identidade
Cultural e Patrimônio Cultural, abordando os elementos da cultura
africana presentes na cultura brasileira. Também estudamos os
movimentos sociais, dentre eles o Movimento Negro, abordando a
história do movimento, o racismo no país e as Políticas Afirmativas.
 
Para a Semana da Consciência Negra, geralmente é organizada uma
programação nas escolas onde trabalho. Na Escola Alzira Ramos,
costumo organizar apresentações musicais de professores e alunos,
exibição de vídeos (filmes, documentários e séries), e uma palestra
com convidados externos.
 
No ano de 2013, para a palestra, convidei Helom Oliveira (FEJUNES) e
Karen Barros (Comissão de Igualdade Racial da OAB-ES). Nos anos de
2014, 2018 e 2019 o palestrante foi Lula Rocha (em 2014 pelo FEJUNES
e em 2018 e 2019 pelo CÍRCULO PALMARINO). No ano de 2014 também
levamos os estudantes para participarem da Marcha Contra o
Extermínio da Juventude Negra no Centro de Vitória, organizada pelo
FEJUNES, finalizando com uma visita ao Museu do Negro Capixaba.

Na Escola São João Batista, além das apresentações culturais e da
palestra, é feita uma organização por salas temáticas, nas quais cada
turma apresenta elementos da cultura africana e afro-brasileira. No
ano de 2018, contamos com a participação, como palestrante, da
Profª. Darlete Gomes Nascimento, a qual atua como Técnica
Pedagógica na Gerência de Educação do Campo, Indígena e
Quilombola, na SEDU.
 
Temos algumas limitações de infraestrutura e equipamentos;
dificuldade para viabilizar o deslocamento dos palestrantes, quando
são da sociedade civil; reprodução de alguns preconceitos
relacionados às religiões de matriz africana, dentre outros.”
 
(Texto extraído de relato de Antônio Barbosa). 

 “Costumo trabalhar a temática racial dentro do programa da Disciplina de Sociologia, que é a
disciplina que leciono, e também por meio de atividades na programação da Semana da
Consciência Negra, nas escolas onde trabalho.
 
Na primeira série do Ensino Médio, abordamos as teorias de Gilberto Freyre e Florestan
Fernandes, refletindo e problematizando a noção de "democracia racial". Costumo usar o vídeo
https://www.youtube.com/watch?v=x1AA-37rjsc, que tem uma fala do rapper Emicida no
programa "Altas Horas", bem como o videoclipe da música "Canção Infantil"
https://www.youtube.com/watch?v=Ri-eF5PJ2X0, do rapper capixaba César MC e a música
"Canto das Três Raças" interpretada por Clara Nunes.
 
Na segunda série do Ensino Médio, abordamos o conceito de trabalho e discutimos a
desigualdade social no Brasil, fazendo um recorte racial por meio da análise de estatísticas sobre
a desigualdade entre brancos e negros no mercado de trabalho. Também abordamos o tema do
racismo em um trabalho sobre Cidadania e Direitos Humanos, em que analisamos os artigos da
Declaração Universal dos Direitos Humanos e da Constituição Federal de 1988.



Vamos refletir?

No que concerne à obrigatoriedade da inclusão
da temática indígena nos conteúdos, vamos
refletir sobre como algumas terminologias
contribuem para perpetuar e reproduzir a
discriminação étnica no ambiente escolar e na
sociedade como um todo. 

Para compreender a questão sobre a importância das terminologias, assista ao vídeo
do indígena Cristian Wari'u.

Wari'u. Povos Indígenas do Brasil. 
Disponível em: https://youtu.be/unkNJF_mlNQ?si=Wk6D-46Cxhltjzjy

Povos indígenas do Brasil.

O termo correto é
índio ou indígena?
Tribo ou aldeia?

https://www.youtube.com/watch?v=unkNJF_mlNQ


"Diferente do que muitas pessoas pensam, ʻíndioʼ não seria a palavra
correta ao se referir aos ʻindígenasʼ ou ʻpovos nativos originários.ʼ̓
ʻÍndioʼ foi um equívoco dos primeiros navegantes ao pisarem nestas
terras, por acreditarem ter chegado às Índias. [...]
 
Outro equívoco é a maneira como deveriam ser nomeados os grupos
indígenas; ʻtribo,ʼ̓ por exemplo, é incorreto, ultrapassado e é uma
denominação europeia criada para hierarquizar os diferentes povos:
do ʻselvagemʼ ao ʻbárbaroʼ e, por fim, o ʻcivilizadoʼ - o que é um erro,
pois povos diferentemente disso, não são superiores ou inferiores;
apenas têm costumes, tradições e organizações sociais e políticas
distintas.”

Conheçamos e aprendamos sobre alguns equívocos
comuns utilizados ao referenciar povos nativos originários,
na transcrição da fala do indígena Cristian Wariu:

indígenas

povos
originários

aldeias

Um dos principais focos do racismo ocidental tem sido o processo identitário dos não brancos, ora significando-os como
não humanos, ora como quase humanos e ora como humanos de menor valor social. As linhas de cor/raça manipuladas
em nome do racismo estigmatizam e desqualificam os não brancos e, ao fazê-lo, lhes imputam um processo de
marginalização e opressão social justificado por uma suposta inferioridade racial.
 
Para isso, utilizam a linguagem para o reducionismo histórico-cultural dos diversos povos africanos à condição de sujeito
negro ou negroide. Esta redução não é apenas semântica, mas, sobretudo, político-identitária, pois invisibiliza as
singularidades culturais, as experiências civilizatórias e as produções intelectuais dos diversos povos africanos e seus
descendentes, a partir da projeção de um sujeito racial “negro” essencializado, desumanizado e incivilizado. 

No pensamento racista ocidental, os africanos e seus descendentes posicionados como “sujeito racial negro” estariam
predestinados à emoção, à sexualidade e ao lúdico, em oposição à razão, ao empreendedorismo e à civilidade dos europeus
(FORDE, 2018, p.213).

Neste capítulo será tratada a irrefutabilidade de que o continente africano é o berço das
civilizações. A negação de que a vida humana se iniciou em África está, diretamente, ligada ao
racismo.
Leia o trecho do livro Vozes Negras na História da Educação: racismo, educação e movimento
negro no Espírito Santo (1978-2002), de Gustavo A. Forde (2018):
 



Neste vídeo do canal Mwana Afrika O cina Cultural, são trazidos dados que corroboram com o aspecto
concludente de que a África é o berço das civilizações: “África é origem; África é legado”.

África, o Berço das Civilizações | Mwana Afrika O cina Cultural

Leia o artigo "Primeiros humanos na África" da historiadora Ana Luíza Mello Santiago 
de Andrade,  publicado no site  InfoEscola. 

"A diversidade do continente africano nos coloca uma série de possíveis respostas para o aparecimento dos
primeiros humanos no planeta. A África é sem dúvida o continente mais antigo em todo globo terrestre, e sua
paisagem mantém as formas geológicas que adquiriu até o presente. Com uma extensão territorial de mais de 30
milhões de km², este continente tem o equivalente a pouco mais de 20% da superfície terrestre. O continente é
banhado por grandes volumes de água, ao norte pelo Mar Mediterrâneo, ao Leste pelo oceânico Índico e o Mar
Vermelho, ao Oeste pelo oceano Atlântico. Esse conjunto possibilitou uma enorme diversidade ambiental, e foi
onde ocorreu o longo processo da evolução humana.
 
Devido às suas características geomorfológicas o continente africano foi uma paisagem favorável para a
evolução humana. Foi o menos afetado durante o desprendimento das outras porções territoriais que deram
origem à América, à Eurásia e à Antártida quando antes eram apenas um único continente - a Pangeia. Esta
formação permitiu que as primeiras formas de vida ali se desenvolvessem. Há cerca de 70 milhões de anos os
primeiros animais mamíferos surgiram, entre eles os prossímios e há 12 milhões de anos surgiram os primatas
que dariam origem aos macacos atuais e aos hominídeos, os ancestrais mais antigos do gênero Homo. Estes
primatas, segundo os paleontólogos, eram vegetarianos e andavam sobre quatro patas.

Clique aqui para ler
 o texto no site InfoEscola 

Somente há 3,5 milhões de anos surgiria o primeiro elo que levaria à espécie humana, o Australopithecus afriucanus, que foi
descoberto em 1924 pelo cientista Reymond Dart, na África do Sul. Um fóssil mais completo do gênero, da espécie A. afarensis, foi
descoberto por Yvens Coppens, 50 anos depois, em 1974 em Afar, na Etiópia e ficou conhecido como Lucy. Os australopitecos, assim
como Lucy, tornaram-se bípedes, que para o processo de hominização foi um ganho muito significativo, pois além de se locomover
por distâncias maiores, os primeiros hominídeos puderam carregar objetos e filhotes, facilitando a conservação da espécie. Este
processo de usar as mãos constantemente fez mais tarde que os humanos desenvolvessem o movimento de pinça que possibilitou
não só segurar objetos como fabricá-los.
 
Há 1,5 milhões de anos surgia no continente africano o Homo habilis, primeiro no gênero Homo. As habilidades do bipedismo e a
construção de ferramentas a partir de ossos de animais e pedras, possibilitaram-no explorar o meio a sua volta. Isso tudo se deu
graças ao aumento da sua caixa craniana e consequentemente o aumento do seu cérebro. O Homo habilis era caçador e
conquistava suas presas se articulando em grupo, o que provavelmente possibilitou as primeiras tradições sociais. Do mesmo modo
que a fala, houve a necessidade de uma comunicação verbal para transmitir conhecimentos prévios. Foi este gênero que conseguiu
manipular, pela primeira vez, segundo arqueólogos, o fogo. Este avanço possibilitou ingerir alimentos mais facilmente, bem como
afugentar animais perigosos, aquecer-se e até mesmo fabricar armas mais eficientes.
 
No Paleolítico, situado entre cerca de 2,4 milhões e 12 mil anos, a África foi palco de diversos grupos humanos, entre caçadores e
coletores, que usavam diversos artefatos. Por volta de 1 milhão de anos atrás é que estes grupos resolveram explorar outros
territórios, como a Ásia e a Europa, levando sua base cultural originária na África. Neste período, acerca de 200 mil anos, surge o
Homo sapiens que se aproximava do negro-africano atual. Foi a espécie que mais se adaptou aos climas variados da terra, gerando
adaptações como a cor da pele; afinar e aumentar o nariz; pelos e gorduras corporais; desta forma podemos verificar que os
homens e as mulheres modernos(as) têm suas raízes mais profundas na África.”

https://www.youtube.com/watch?v=48usOdDdNvk
https://www.infoescola.com/historia/primeiros-humanos-na-africa/
https://www.infoescola.com/historia/primeiros-humanos-na-africa/


O vídeo a seguir faz um percurso por diferentes países africanos, incluindo uma visita ao sítio
arqueológico Melka Kunture, na Etiópia, que abriga descobertas importantes - tal como Lucy,
nossa antepassada mais antiga. Nele é possível constatar que, realmente, a África é o berço da
humanidade.

Nova África - Berço da Humanidade. 
Disponível em: https://youtu.be/0Mal2nGLink?si=izQlhrXZ7UR-2HMV

Nova África - Berço da Humanidade

Não há consenso entre os estudiosos em relação à demografia dos diversos povos indígenas que
habitavam as Américas, antes do processo de exploração/colonização realizado pelos europeus, a partir
do século XV. Pesquisas estimam a presença de 01 a 8,5 milhões de indígenas vivendo apenas nas terras
baixas da América do Sul, ou seja, nas regiões não andinas. Os números aumentam muito quando
levamos em consideração todo o continente, variando, de acordo com a hipótese da pesquisa, de 13 a
112 milhões de nativos na América (CUNHA, 1992, p. 14). 
 
No território que hoje corresponde ao Brasil, estima-se a presença de, ao menos, 5 milhões de nativos no
período anterior às chegadas das primeiras Caravelas portuguesas (LUCIANO, 2006, p. 27). 
 
Com o passar dos séculos, o trabalho compulsório, as guerras, as invasões, as doenças e as imposições
culturais reduziram, drasticamente, a população nativa de toda a América e, segundo alguns estudos, as
perdas humanas representaram entre um quarto a, até mesmo, mais de 90% da população originária do
continente. Se não existe concordância dos pesquisadores em torno da exatidão dos números, é fato que
a presença europeia nas diferentes partes do continente americano impactou, negativamente, a
existência dos povos nativos. Em suma, o que a história nos evidenciou foi um verdadeiro genocídio da
população indígena (CUNHA, 1992, p. 14).

A ocupação indígena na América.

https://www.youtube.com/watch?v=0Mal2nGLink


Quase tudo que sabemos sobre os povos
indígenas da América, antes da chegada das
primeiras embarcações europeias, tem origem em
fontes históricas registradas por colonizadores ou
observadores europeus, o que contribuiu,
decisivamente, para a construção de imagens
reducionistas que estigmatizaram essas
sociedades como pequenas, atrasadas, nômades
e culturalmente primitivas. 
 
Todavia, estudiosos vêm demonstrando que
esse discurso, além de servir para justificar e 
naturalizar o processo de colonização e
exploração, não corresponde, de forma alguma, à
complexidade e à diversidade social, 
demográfica, cultural, arquitetônica, política,
culinária, econômica e religiosa dos povos que
habitavam o continente americano, antes de
1492/1500.

O vídeo a seguir trata da ocupação territorial e
a valiosa produção cultural realizada por
diferentes povos indígenas nas Américas, antes
do período colonial: 

Como era a América antes de Colombo (BBC News). Duração:
10ʼ35ʼ.ʼ̓ Disponível em: https://www.youtube.com/watch?
v=SSV1YvTarck
 

Como realmente era a América antes da chegada d…

https://www.youtube.com/watch?v=SSV1YvTarck


Nessa primeira parte, serão
apresentados conteúdos referentes
às influências africanas na cultura
brasileira, especialmente, na dança,
música, culinária e idioma. 
 
Para começar, assista às 
importantes informações
abordadas neste vídeo:

Este capítulo convida a um mergulho mais
profundo no conhecimento da diversidade cultural
africana e indígena para que, assim, possamos
entender de que forma essas várias vertentes
culturais influenciaram, e influenciam, a cultura
brasileira.

Não existe cultura BRASILEIRA sem o NEGRO! - Canal Preto.
Disponível em: https://youtu.be/fsTtQHdbHjU?si=pQ4r9dmOaGOvtDUk

Não existe cultura BRASILEIRA sem o NEGRO! - Canal Preto

Influências Africanas na Cultura Brasileira

https://www.youtube.com/watch?v=fsTtQHdbHjU


Quando falamos em “cultura africana”, é importante destacar
que esta é extremamente rica e diversificada: são inúmeros os
povos que habitam o continente africano e essa realidade faz
com que haja uma vastíssima quantidade de línguas, etnias,
religiões e diferentes costumes. 
 
Não é possível pensar África, a partir de um olhar
homogêneo. Mas, podemos afirmar que essa diversidade
exerceu importante papel na formação da identidade cultural
afro- brasileira. 
 
Povos de diferentes regiões do continente africano, como
bantos, nagôs, jejes, malês, dentre outros, foram sequestrados
em África, trazidos para o Brasil e escravizados, para logo
passarem pelo processo de repressão de sua cultura. 
 
Entretanto, os povos africanos, ora escravizados, resistiram e
mantiveram culturas e costumes, mesmo que, muitas vezes, de
forma camuflada ou mascarada.

Há uma enormidade de aspectos nos quais os povos africanos contribuíram na
construção da cultura brasileira e, em alguns estados, essa influência é,
notadamente, mais marcante do que em outros. 
 
Na literatura encontramos forte influência africana, pois é por meio dela que os
povos negros ressignificam valores, costumes e sua própria história.
É importante afirmar, outrossim, que os negros escravizados não somente se
reinventaram em seus pensamentos culturais ancestrais de forma profunda e
significativa, como também influenciaram a cultura ocidental contemporânea, a qual
está, direta ou indiretamente, influenciada pela diáspora negra.
 
Por exemplo, no Brasil Colonial, bantos, jejes e nagôs criaram o candomblé, religião
afro-brasileira baseada no culto aos orixás e a umbanda, uma religião sincrética, na
qual há uma mistura de elementos africanos com o catolicismo e o espiritismo. 
 
A seguir, destacaremos algumas influências na dança, música, culinária e idioma. 

As danças africanas nasceram em rituais de devoção a orixás e, portanto, têm forte relação aos aspectos
religiosos. No Brasil, as danças africanas se tornaram formas de expressão artística.
 
É importante pontuar a relevância da oralidade na transmissão dos conhecimentos ancestrais dentro das
diversas culturas africanas; a dança afro-brasileira se caracteriza por uma variedade de movimentos, herança
ancestral africana passada por meio da tradição oral.
 
A maneira de organização para as danças africanas também é bastante peculiar. Em geral, são formados
círculos,  fileiras ou semicírculos, o que valoriza a participação de toda a comunidade. Muitos movimentos são
formas de celebração de algum acontecimento importante (casamento, rituais de passagem, celebração da
morte ou agradecimentos), sempre em conformidade com a cultura de cada povo, e os instrumentos de
percussão são objetos marcantes das danças africanas que, em geral, são realizadas com os pés descalços, com
o objetivo de promover a ligação espiritual com a Terra. 
 
Para além da beleza das danças africanas e, por conseguinte, das danças afro-brasileiras, os movimentos
realizados têm muito a ensinar sobre a herança africana dentro da cultura legada pelos negros nas diásporas no
Brasil. Algumas das variantes das danças afro-brasileiras são: baião, calango, caxambu, jongo, samba, tambor
de crioula, dentre outras.

Dança



labExperimental.org. Danças Africanas e suas diásporas no Brasil.
Luciane Ramos (CyberQuilombo)
Disponível em: https://youtu.be/tP206mrqm98?si=1vVFvkxj34g_mqFA

RASHID - "A Cena" (part. Izzy Gordon) . 
Disponível em: https://youtu.be/b_7NLH5rghw?si=KAfBLNigmSZ0rv63

"Como as minhas formas de me mover no espaço
dizem respeito à cultura que eu faço parte, ou às
culturas das quais eu me alimento?
 
Esse tipo de referência é importante também 
porque a gente não pensa em um corpo que se
joga no espaço, um corpo que se mexe sem
organização.
 
(...) Como eu chego à liberdade sem consciência?
Eu acho que talvez isso seja uma das grandes lições
que as comunidades quilombolas nos deram. A
ânsia 
por liberdade exige organização, exige consciência."

Nesta videoaula, Luciane Ramos aponta:

RASHID - "A Cena" (part. Izzy Gordon) - …

Danças Africanas e suas diásporas no Brasil - L…

Por meio de diferentes povos africanos que foram
sequestrados e trazidos para o Brasil com o
objetivo de serem escravizados, a música,
importante aspecto da cultura africana, foi
introduzida à musicalidade local e contribuiu com
os ritmos que embasam boa parte da música
popular brasileira. 
 
Os gêneros musicais de influência africana deram
origem à base rítmica do maxixe, do samba, do
choro, da bossa nova e de outros gêneros da
atualidade. De igual modo, alguns instrumentos
musicais brasileiros têm sua origem na cultura
musical trazida pelos africanos, tais como
berimbau, afoxé, agogô, caxixe, reco-reco,
atabaque, tambores, entre outros.

O videoclipe da música “A cena” demonstra como a
música negra expressa desejos e necessidades do povo
preto, ignorados em decorrência da desigualdade
racial.

Música

A música negra cujo objetivo resgata raízes africanas, bem como a construção de uma 
identidade a partir de seus componentes étnicos, foi, e continua sendo, uma forma de expressar desejos e
necessidades, os quais têm sido ignorados em decorrência da desigualdade racial que assola o país. 
 
É uma voz de protesto e resistência que, no decorrer da história, tem funcionado como instrumento de
denúncia contra as desigualdades e opressões sofridas pela população negra. 
 
É a música negra a responsável por grande quantidade de gêneros musicais que dela emergiram. 

Frente a toda tentativa de anular a cultura dos escravizados, pelo processo de repressão de suas
manifestações culturais, o povo negro sempre encontrou, na música, a forma de manter vivos os
conhecimentos e tradições, os quais faziam parte de sua própria história e existência. 
 
Essa musicalidade, que para os negros tinha diferentes nuances, inclusive em sua luta e resistência, foi sendo
incorporada ao que conhecemos como música brasileira.

https://www.youtube.com/watch?v=b_7NLH5rghw
https://www.youtube.com/watch?v=tP206mrqm98


Para entendermos um pouco mais sobre a
importante influência da culinária 
africana, assista ao vídeo Legados da
Culinária Afrodescendente: 

Leia, agora, a transcrição (adaptada) de algumas informações contidas no vídeo:

Legados da Culinária Afrodescendente
https://youtu.be/Lf748RKwTmM?si=lv6TvT3ln5uz7-7k 

Legados da Culinária Afrodescendente

Culinária

“O processo de migração forçada de africanos foi um dos mais longos de nossa história e durou mais de
300 anos. Aprisionados na África e viajando em péssimas condições até chegar ao Brasil, os negros não
traziam consigo nenhuma bagagem e nem tampouco ingrediente culinários nos bolsos. 

Da necessidade de improvisação para se alimentarem no novo território, surgiu a própria maneira de
cozinhar, preparar, improvisar e principalmente reinventar sua arte de cozinhar. Os comerciantes de
escravos traziam as especiarias e os escravizados traziam na memória os usos e os gostos de sua terra.
Era aí que estava o segredo.
 
Os escravizados não tinham uma alimentação farta. Comiam os restos que os seus senhores lhes
destinavam. Os ingredientes nobres e o preparo requintado aconteciam na casa grande. Enquanto isso,
a cozinha negra se desenvolvia na senzala, em tachos de ferro.
 
Alguns escravizados conseguiam cultivar uma pequena horta. Talvez, por isso, o tempero e o uso de uma
grande variedade de pimentas deram um sabor especial aos seus pratos.
 
O azeite de dendê também foi um dos ingredientes mais importantes da culinária negra. O dendezeiro é
uma palmeira de origem africana, e de sua polpa se extrai o azeite que dá a cor, o sabor e o aroma de
tantas receitas deliciosas como o caruru, o vatapá e o acarajé".

"O acarajé se tornou tão importante que foi transformado em patrimônio nacional, pois 
é uma referência tão importante para a nossa cultura, que é protegido pelo patrimônio
histórico. Ele é especialmente típico da cidade de Salvador, na Bahia, que é considerada a
capital da cozinha afro-brasileira. 

Criada nas senzalas, a feijoada é o prato mais saboroso e popular nas mesas dos 
brasileiros. Com o que sobrava dos senhores, os escravizados misturavam, dentro de uma
caldeira, feijão preto e o resto, geralmente de porco, como os pés e orelhas desse animal. 

Outras comidas afro-brasileiras: 

Mungunzá: alimento preparado com milho em grão e servido doce, com leite de coco; 
ou salgado, com acompanhamento de carne de sol ou torresmo com leite.
 Quibebe: papa ou purê de abóbora com leite.

 Cuscuz: é composto de farinha de trigo ou de arroz e servido com carne e verduras.
Aberém: bolinho feito de milho ou de arroz moído na pedra, macerado em água, 

salgado e cozido em folhas de bananeira secas. No candomblé, é comida de santo, 
oferecida a Omulu e Oxumaré.
 Caruru: comida feita a base de quiabo cortado, fervido e temperado com camarões secos,
azeite de dendê, cebola e pimenta."

https://www.youtube.com/watch?v=Lf748RKwTmM


"Na culinária afro-brasileira é muito comum o uso do caldo dos alimentos,
pois ele é um item fundamental no preparo de outros como, por exemplo,
sua mistura com a farinha. Por volta do século XVI, a alimentação cotidiana
em diversos países africanos, que foi incorporada à comida brasileira, pelos
escravizados, incluía arroz, feijão, sorgo, milho e cuscuz. A carne era
proveniente da caça: antílopes, gazelas, búfalos e aves.
 
Hoje em dia, os pratos e os temperos da cozinha negra fazem parte da nossa
alimentação. São saboreados no dia a dia e, também, nas festas populares.
Podemos lembrar que da África, também, vieram ingredientes tão
importantes como o coco e o café.”

Fonte da imagem: https://mundonegro.inf.br/das-africas-ao-brasil-e-necessario-um-
documentario- sobre-a-nossa-culinaria-afro-brasileira/

A seguir, leia alguns trechos do texto "A influência de
línguas africanas no Português falado no Brasil", de
autoria de Fernanda Fernandes.

Clique na imagem para acessar o texto na íntegra
Disponível em: http://multirio.rio.rj.gov.br 

"Línguas africanas influenciaram o português falado no Brasil,
sobretudo no que diz respeito à linguagem popular brasileira, como
apontam alguns estudos. Retomando e resgatando a história do
país, é possível começar a mergulhar no tema.
 
Entre os séculos XVI e XIX, mais de quatro milhões de africanos
originários de duas regiões da África subsaariana – banto e oeste-
africana (também chamada “sudanesa”) – foram trazidos ao Brasil
em cativeiro por meio do tráfico transatlântico. Em 1823, o censo
apontava 75% de negros e mestiços no total da população
brasileira."

"Qualquer influência de línguas africanas ou indígenas era vista como deturpação da Língua Portuguesa, de
forma negativa', diz Dante Luchesi, professor titular de Língua Portuguesa da Universidade Federal Fluminense,
doutor em Linguística e autor do livro Língua e Sociedade Partidas: a polarização e sociolinguística do Brasil
(2015), pelo qual recebeu, em 2016, o prêmio Jabuti, importante premiação da literatura no país. 

De acordo com Luchesi, até o final do século XVII, o Brasil era um mosaico de línguas, línguas gerais indígenas e
línguas francas africanas. No entanto, a história linguística do Brasil se caracterizou por um processo de
homogeneização. 'A primeira Gramática de quimbundo no mundo foi escrita em 1694, na Bahia, e publicada
em 1697, em Lisboa. Boa parte da população escrava da Bahia era falante de quimbundo. Mas, sobretudo com
o ciclo do ouro, o Português se impôs como língua hegemônica no Brasil. Escravos africanos eram misturados
pelos senhores, desde o tráfico, para que não se comunicassem em suas próprias línguas. O segmento
dominado era obrigado a aprender o Português', conta.
 
Assim, a Língua Portuguesa acabou tornando-se a língua materna de afrodescendentes e indiodescendentes.
'Até o século XIX, dois terços da população do Brasil não era falante nativa ou filha de falantes nativos
portugueses. As crianças aprendiam o Português a partir da variedade falada pelos adultos, em um processo de
transmissão linguística irregular. Aprendiam sem ouvir pessoas adultas falando suas próprias línguas maternas,
e sim a segunda língua, defectiva. Isso levou a um processo de simplificação morfológica, que caracteriza nossa
linguagem popular atual no nível da morfossintaxe', explica Luchesi".

Idioma



Nesta segunda parte, apresentamos conteúdos
que apontam as influências indígenas na
formação cultural do Brasil, especialmente, na
culinária e no  idioma.
 
Para começar, assista ao vídeo "Herança
Cultural - Culturas indígenas", do Instituto Itaú
Cultural. 
 
Os depoimentos foram  gravados durante o
evento Mekukradjá – Círculo de Saberes de
Escritores e Realizadores Indígenas, em 2018,
São Paulo/SP.

Herança cultural - Culturas indígenas (2018).
https://www.youtube.com/watch?v=BE7kLD66t8A&pbjreload=101

Herança cultural - Culturas indígenas (2018)

 Influências Indígenas na Cultura Brasileira.

"fulô"

"não quero não"

"eu vi tu"

"me dê"

Quanto à ampla variação popular na aplicação do
português falado no Brasil com influência de línguas
africanas, são exemplos:
 
regras de concordância nominal e verbal, como o 
emprego de pronomes sem flexão de caso (“eu vi tu 
na feira ontem”);

reduzido uso do pronome reflexivo (“eu machuquei no 
trabalho ontem”);
 pronúncia (‘muié’ em vez de ‘mulher’, ‘fulô’ em vez de 
‘ flor’);  
pronúncia rica em vogais (ri.ti.mo, pi.néu, 
a.di.vo.ga.do);
 tendência a não marcar o plural do substantivo no
sintagma nominal (“os menino”, “as casa”);
 dupla negação (“não quero não”);

emprego preferencial pela próclise (“eu lhe disse”, “me 
dê”). 
 vocabulário: instrumentos musicais (berimbau, cuíca,
agogô),  ora (dendê, moranga, jiló),  fauna (camundongo,
minhoca, marimbondo), corpo humano (bunda, corcunda,
banguela), culinária (mocotó, moqueca, canjica) etc.

https://www.youtube.com/watch?v=BE7kLD66t8A


No vídeo anterior, Fabiane Medina, Daniel Munduruku,
Graciela Guarani, Graciliana Wakanã, Luiz Henrique Eloy,
Marcos Terena e Álvaro Tukano falam sobre a atualização da
cultura indígena e as trocas com a era moderna, o uso de
tecnologias e os significados da vida na aldeia.
 
Ao  pensarmos a cultura brasileira, é impossível não a
associarmos às influências indígenas e em como estas estão
enraizadas em nossos hábitos e costumes. 
 
Temos a presença do legado indígena na formação
cultural brasileira desde o deitar em redes, preparar pratos
variados (como o pirão de peixe e a tapioca), a utilização
medicinal de plantas nativas, as crenças no folclore (Saci
Pererê e Curupira, por exemplo), até as influências no
idioma nacional.
 
Segundo dados do Censo 2022, vivem no Brasil cerca de
1.693.535 de pessoas indígenas, representando 0,83% do
total de habitantes do país. 

Para saber mais dados atualizados sobre a
população indígena coletados no Censo de

2022, clique aqui. 

Uma marca cultural de um povo ou uma região é a gastronomia: sabores,
temperos e misturas fazem parte das características de cada lugar e
contam uma história, como é o caso da culinária indígena: 

Beiju e tapioca: onde hoje está o estado de Pernambuco viviam, 
inicialmente, indígenas que consumiam o beiju, prato preparado com a
massa da mandioca (diferente da tapioca feita do amido da mandioca).
Essa massa, ao ser espalhada na frigideira, forma uma espécie de crepe
seco e pode receber diferentes recheios doces 
ou salgados.
 Moqueca de peixe: a moqueca de peixe tem origem na culinária
indígena e é uma comida tradicional da cozinha brasileira. As mais
famosas são a capixaba e a baiana (com azeite dedendê). 
 Paçoca: paçoca é um termo indígena que significa esmigalhar 
com as mãos ou socado em pilão. Os povos  indígenas já misturavam
amendoim, farinha de mandioca, açúcar e sal. 
 Pipoca: inicialmente, os indígenas preparavam a pipoca com a
espiga inteira, sobre o fogo e depois,  passaram a colocar os grãos 
sobre as brasas. Ainda mais tarde, cozinhavam o milho numa 
panela de barro, com areia quente, para que os grãos 
explodissem.

Culinária 

Música

A música tem papel de destaque nas culturas
indígenas, sendo um importante meio de preservação
das memórias e das tradições. A música representa
não somente a riqueza cultural das diferentes etnias,
mas também é um forte instrumento de socialização,
promovendo a conexão com a ancestralidade e a
natureza. Dessa forma, a música é uma forma de
celebração e culto dos usos, costumes e crenças de
cada etnia. 
 
A transmissão das composições mais antigas é
passada, oralmente, de uma geração a outra,
existindo, dessa maneira, canções que privilegiam
diferentes momentos da vida cotidiana nas aldeias,
tais como: ritos de passagem, festas em homenagem
aos mortos, celebrações cíclicas, cultos aos ancestrais
e festas guerreiras.

Assista a apresentação do Coral Guarani Tenonderã:

Coral Guarani Tenonderã (Música Indígena Guarani…

Coral Guarani Tenonderã (Música Indígena Guarani) - Nhãnderu
Tenonde Guiae - Duração: 3ʼ39”. 
Disponível em: https://youtu.be/DH0Sv-gPwnw?si=GL6piBo45CJXGfwN 

https://indigenas.ibge.gov.br/
https://indigenas.ibge.gov.br/
https://indigenas.ibge.gov.br/
https://www.youtube.com/watch?v=DH0Sv-gPwnw


Indígenas de Aracruz estão aprendendo o tupi em aulas de música
na aldeia Areal. Duração: 3ʼ10”.
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=-8yvCVbEj7E 

Resistência Nativa - Owerá, Brô Mc's, OZ Guarani (Videoclipe Oficial).
Duração: 7ʼ25”.
Link: https://www.youtube.com/watch?v=LDmS6SwURTE

Indígenas de Aracruz estão aprendendo o tupi em a…

Resistência Nativa - Owerá, Brô Mc's, OZ Guarani (V…

A seguir, veja como a música indígena
tem sido um instrumento para
revitalização da Língua Tupi entre o
povo Tupinikim da Aldeia Areal, em
Aracruz/ES:
 

A produção musical indígena apresenta composições com funções específicas, e é baseada no canto e em
instrumentos construídos com aquilo que é encontrado na natureza. Os instrumentos musicais mais comuns são
o maracá, a flauta, o reco-reco, as trombetas de cuia, percussão, sopro e os bastões de ritmo.
 
O maracá é usado para acompanhar o canto. Para fazer esse instrumento, os indígenas pegam uma cabaça e
colocam dentro dela pequenas pedras e sementes. Depois, fecham o buraco, colocam no chocalho um cabo de
madeira e o enfeitam com penas. 
 
Outro instrumento utilizado é o pau-de-chuva, feito com um longo canudo de bambu ou madeira, onde se
colocam várias sementes.

chocalho
pau-de-chuva

reco-reco

maracá
flauta

trombetas de cuia

A música também tem sido um canal de denúncia
para os artistas indígenas que, por meio de suas
letras e canções - muitas delas nas línguas
maternas, retratam a dura realidade que vivem os
povos indígenas no país, principalmente, em
relação às violências sofridas.
 
Conheça alguns artistas indígenas com
trabalhos disponíveis nas principais plataformas
digitais de música e vídeo:  
Owerá;
Brô MC’s;
Oz Guarani;
Katú Mirim;
Gean Ramos Pankararu;
Kaê Guajajara;
Rasú Yawanawa;
Mapu Huni Kuin; e outros.

Escute a canção abaixo de Brô MC’s,
Kunumi MC e Oz Guarani e perceba a
urgência e a potência desse som:

https://www.youtube.com/watch?v=LDmS6SwURTE
https://www.youtube.com/watch?v=LDmS6SwURTE
https://www.youtube.com/watch?v=-8yvCVbEj7E
https://www.youtube.com/watch?v=rQ47rKQ8sjI


Dança

O Toré é uma manifestação cultural comum a
várias etnias indígenas do nordeste do Brasil.
No ritual do Toré são entoados cantos que
remetem a tradição, a religiosidade, os
saberes e a história de cada povo. 
 
Assim, cada povo ou comunidade possui suas
próprias singularidades na realização do Toré.
Na cerimônia é realizada uma dança circular
ao som do maracá e de outros instrumentos.
 
Veja uma apresentação do Toré dos Kariri-
Xocó:

A dança para os indígenas, assim como a música, está
associada a diversos rituais e significados para determinado
povo ou etnia. Dessa forma, a dança se faz presente nas
festas e celebrações, por exemplo, para agradecer a colheita
ou em cerimônias sagradas e ritos de passagem, tais como
o Kuarup e o Toré. 
 
O Kuarup é uma festa muito importante, um ritual em
homenagem aos mortos que acontece uma vez por ano, no
Parque Indígena do Alto Xingu, Mato Grosso, reunindo os
povos indígenas da região. 
 
Kuarup é o nome de uma madeira cujos troncos são
ornamentados e utilizados para representar os mortos. 
 
Durante as celebrações há comidas, danças, cânticos e rezas
e, além da homenagem aos mortos, no Kuarup também são
realizados o ritual de passagem das meninas para a vida
adulta e as lutas em que jovens guerreiros se enfrentam.

Clique na imagem e assista ao
vídeo que mostra parte dessa
cerimônia:
 

Kuarup. Disponível em:
 https://www.youtube.com/watch?
v=ij0DVQhj0n8
 

Fulkaxó, ser e viver Kariri-Xocó. Duração: 2ʼ38”.
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=fEn-lLYMNpg&t=3s 

"Fulkaxó, ser e viver Kariri-Xocó": apresentação do toré

Memória Sertão Toré Kaimbé

Memória Sertão Toré Kaimbé. Duração: 3ʼ42”.
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=x6zQsfZL2pk 

Assista também ao vídeo do professor Davir Narcizo Pereira, do povo
Kaimbé, explicando sobre a dança do Toré.

https://www.youtube.com/watch?v=ij0DVQhj0n8
https://www.youtube.com/watch?v=ij0DVQhj0n8
https://www.youtube.com/watch?v=fEn-lLYMNpg
https://www.youtube.com/watch?v=x6zQsfZL2pk


Itaú Cultural. As línguas dos povos indígenas
Disponível em: https://youtu.be/cKNckMdxoxw?si=kQyXF_5DyVLYF1Tg 

Daniel Munduruku é um escritor indígena
brasileiro, autor de dezenas de livros para
crianças, jovens e educadores, tendo
recebido prêmios, tais como o Prêmio Jabuti, o
Prêmio da Academia Brasileira de Letras e o
Prêmio Tolerância (Unesco). É graduado em
Filosofia, História e Psicologia, doutor em
Educação pela Universidade de São Paulo
(USP) e pós-doutor em Literatura pela
Universidade Federal de São Carlos (UFSCar).
 
No vídeo a seguir, Munduruku explica como
palavras indígenas de variadas origens fazem
parte do vocabulário atual, até de quem ainda
não se deu conta disso.
 
São nomes de frutas, de rios, localidades,
nomes próprios... Um monte de vocábulos que
foram absorvidos pelo português brasileiro.

pipoca
Ubatuba

pitanga

amendoim

jabuticaba

abacaxi

peteca

Kauã

Maracanã

Tainá

canjica

açaí

Ipanema
Jussara

As línguas dos povos indígenas

Idiomas

 
Leia um trecho de “O sonho é a matéria prima da Literatura”, por Fernanda Zanelli, referente
à literatura de temática indígena:

"Embora seja comum nos referirmos aos povos
indígenas como se pertencessem a uma categoria
homogênea, é sempre bom lembrar que temos em
território nacional cerca de 305 etnias e 274
línguas indígenas. Diversidade que carrega
consigo características próprias: desde questões
relacionadas ao vínculo com território, até
costumes, crenças e práticas sociais específicas. 

Essa pluralidade abre fronteiras para um debate
sobre a forma estereotipada com que os indígenas
são representados na sociedade, remetendo à ideia
romantizada de que são povos que vivem na
floresta, sem contato com a civilização, como se
sua legitimação como povo originário estivesse
condicionada à não relação com a sociedade e o
mundo contemporâneo.

A literatura de temática indígena – quando condizente com o
retrato da diversidade e dos povos indígenas como cidadãos de
direito que compõem a sociedade – tem um papel fundamental de
desconstrução desse estereótipo e, portanto, também do racismo
que ele carrega. 

Importante enfatizar que o uso da palavra temática é para
distinguir a literatura que é produzida por autores indígenas
daquela que faz referência à temática (mas não necessariamente
foi produzida por indígenas).
 
Sobre isso, o fato de os povos indígenas terem sido dizimados ao
longo da história, e também colocados como primitivos em uma
perspectiva colonizadora, contribuiu para a ausência sistemática
dos autores indígenas no campo da literatura. A prioridade de
fomento à literatura desenvolvida por autores indígenas é
fundamental, já que desse modo podem exercer autoridade sobre
visões de mundo que lhes são próprias".

"Sobre isso, o fato de os povos indígenas terem sido dizimados ao longo da
história, e também colocados como primitivos em uma perspectiva
colonizadora, contribuiu para a ausência sistemática dos autores indígenas no
campo da literatura. 
A prioridade de fomento à literatura desenvolvida por autores indígenas é
fundamental, já que desse modo podem exercer autoridade sobre visões de
mundo que lhes são próprias".

Fernanda Zanelli . O sonho é a matéria prima da literatura. 
Disponível em: https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-a-materia-prima-
da- literatura/

https://www.youtube.com/watch?v=cKNckMdxoxw


Daniel
Munduruku

Davi Kopenawa
Yanomami 

Ailton Krenak

Eliane
Potiguara

Graça Graúna

Indicação de autores indígenas:

Segundo o Censo 2010 do IBGE, no Brasil há 305 etnias e 274 línguas indígenas, sendo a maioria
dividida em dois grandes troncos linguísticos: o Macro-Jê e o Tupi. As etnias do tronco Macro-Jê
são subdivididas em nove famílias linguísticas, enquanto as do tronco Tupi são subdivididas em
outras dez, observe: 

Fonte: https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/o-brasil-indigena-ibge-1



Além das etnias indígenas vinculadas às famílias linguísticas pertencentes aos troncos Tupi e
Macro-Jê, há no Brasil diversas outras etnias que pertencem a outras famílias que não derivam
desses troncos. Alguns estudiosos consideram a existência de um terceiro grande tronco
linguístico indígena no Brasil, o Aruak. 
 
Contudo, o IBGE, no Censo 2010, classificou o Aruak como uma das 17 famílias linguísticas não
classificadas em troncos. Entre elas, além do Aruak, temos também as famílias Karib, Pano,
Tukano, Arawá, Katukina, Makú (Nadahup), Nambikwára, Txapakúra, Yanomamí, Bóra, Guaikurú,
Múra, Samúko, Chiquito, Jabutí e Witóto. Essas 17 famílias linguísticas estão relacionadas
(seguindo suas divisões próprias) com um total de 127 etnias indígenas.
 
Por fim, o último censo ainda constatou a autodeclaração de mais 86 etnias cujas as línguas não
são classificadas nem em troncos e nem famílias linguísticas. Destacam-se, respectivamente,
entre as mais populosas as etnias Potiguara, Xucuru, Pankararú, Atikum, Tupinikim e Tupinambá,
todas elas com mais de 5.000 autodeclarações étnicas.

Para saber mais, sobre o Brasil Indígena com
dados do IBGE, clique aqui. 

Assista ao vídeo para saber um pouco mais sobre as línguas indígenas.

As Línguas Indígenas do Brasil

As Línguas Indígenas do Brasil. Duração: 16 min. Disponível em:
https://www.youtube.com/watch?v=OTE8u2bsyBg

https://indigenas.ibge.gov.br/
https://indigenas.ibge.gov.br/
https://www.youtube.com/watch?v=OTE8u2bsyBg


Na literatura negra ou afro-brasileira,  a identidade
cultural de povos africanos e afrodescendentes pode ser
apresentada por meio de uma escrita que valoriza essa
herança, garantindo o direito à memória desses povos. 
 
Esse tipo de literatura compartilha das angústias da alma
e do cotidiano vivido por personagens negras. 
O reconhecimento da contribuição negra para a literatura
brasileira se dá por meio de nomes historicamente
consagrados, tais como: Machado de Assis, Cruz e Sousa
e Lima Barreto. Porém, como anda a produção de autores
negros no Brasil, atualmente?
 
No vídeo, Conceição Evaristo (escritora e  dra. em
Literatura Comparada/UFF), Fernanda Felisberto (profª
de Literatura/UFRRJ) e Eduardo de Assis Duarte (prof.
Letras e Estudos Literários/UFMG e coord. Literafro)
conversam sobre o tema.

Ao investigarmos a influência africana na
literatura, encontramos informações relevantes e
facilitadoras para a prática de uma Educação sem
racismo.
Para isso, faz-se necessário compreender o que ela é,
e qual papel social exerce nas diferentes sociedades.
 
A Literatura é, antes de tudo, um instrumento de
comunicação e interação coletiva; é a arte da palavra!
É responsável por transmitir os conhecimentos e a
cultura de uma determinada comunidade ou de um
povo. 

Literatura afro brasileira - Conexão Futura - Canal Futura
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oc-GF_n9Vvk 

Literatura afro brasileira - Conexão Futura - Can…

https://www.youtube.com/watch?v=oc-GF_n9Vvk


O racismo invisibiliza o negro e seus escritos. 
Grande parte da juventude brasileira passa pela
Educação Básica, lê Machado de Assis, e não sabe que
está lendo um autor negro. 
 
É necessário que as autoras e os autores negros sejam
estudados, lidos e reconhecidos nas escolas para que,
nos anos escolares, a literatura negra seja um importante
ponto de debate.
 
A seguir, trazemos uma reflexão acerca da literatura de
temática negra:

“O racismo que estrutura a sociedade brasileira deixa sequelas em diversas
dimensões, tais como econômica, política e social. [...] 
Nessa esteira, a dimensão cultural também carrega os reflexos do racismo
estrutural. 

No campo da literatura, por exemplo, historicamente, pessoas negras são
representadas em condições de subalternidade ou de maneira
estereotipada, reproduzindo dinâmicas de uma sociedade escravocrata e
restringindo simbolicamente a identidade negra a esse aspecto.
 
A literatura de temática negra é legítima quando traz consigo a riqueza da
ancestralidade negra, do legado da negritude como fonte de identificação e
reconhecimento, desconstruindo hierarquizações que estão no cerne da
sociedade.
 
A prioridade de fomento à literatura desenvolvida por autores negros é
fundamental, pois é também efeito do racismo estrutural o fato de que a
população negra é frequentemente colocada no lugar de analisada e não de
analista, ou seja, autores de suas próprias narrativas de mundo".

"Nessa esteira, a dimensão cultural também carrega os reflexos do racismo estrutural. No campo da
literatura, por exemplo, historicamente, pessoas negras são representadas em condições de
subalternidade ou de maneira estereotipada, reproduzindo dinâmicas de uma sociedade escravocrata
e restringindo simbolicamente a identidade negra a esse aspecto. A literatura de temática negra é
legítima quando traz consigo a riqueza da ancestralidade negra, do legado da negritude como fonte de
identificação e reconhecimento, desconstruindo hierarquizações que estão no cerne da sociedade. A
prioridade de fomento à literatura desenvolvida por autores negros é fundamental, pois é também
efeito do racismo estrutural o fato de que a população negra é frequentemente colocada no lugar de
analisada e não de analista, ou seja, autores de suas próprias narrativas de mundo.”

Fernanda Zanelli. "O sonho é a matéria prima da literatura".
https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-a-materia-prima-da-literatura/



Para exemplificar sobre literatura de temática
negra, trazemos a vida e trajetória de Carolina
Maria de Jesus, a catadora de papel negra que
vivia na favela. 
 
No dia 25 de fevereiro de 2021, a escritora
recebeu o título de Dra. Honoris Causa, pela
Univ. Federal do Rio de Janeiro. 
 
Embora seja uma homenagem póstuma, a UFRJ
reconheceu a luta, a coragem e a importância
dessa inquebrantável mulher. 
Conheça um pouco mais sobre Carolina Maria de
Jesus, a partir do texto "Carolina Maria de Jesus
deu voz ao sentimento do absurdo", por Arnaldo
Cardoso (Me. Ciência Política/PUC-SP). Clique na imagem e acesse o texto na íntegra, 

disponível em: https://jornalggn.com.br/

Literatura Negra: a arte da palavra de Carolina Maria de Jesus. 

Adão Ventura

Luis Gama

Machado de
Assis

Milton Santos

Elisa Lucinda

Maria Firmina
dos Reis

Conceição Evaristo

Lima Barreto

Miriam Alves

Indicação de autores negros:



Este capítulo trata de duas das influências na
formação da identidade capixaba: a negra e a
indígena. Na primeira parte, enfocaremos a
influência negra; na segunda, a indígena.

Faça a leitura do texto "A Construção
Afro-capixaba" de autoria do professor e
pesquisador João Gualberto Vasconcellos
(professor do Depto. de Administração da
Universidade Federal do Espírito Santo e
Dr. em Ciências Políticas/Escola de Altos
Estudos, Paris. 

Clique na imagem e acesse o texto na íntegra. 
Disponível em: https://blogjoaogualberto.com.br/2018/03/19/a-construcao-afro-capixaba/

Influência Negra na Formação Identitária Capixaba.



Raízes - A História do Espírito Santo - Episódio 5 - A Formação da Identidade
Capixaba Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU&t=416s 

A seguir, assista ao episódio do
vídeo "Raízes", sobre a história do
Espírito Santo e a formação da
identidade capixaba. 

Em relação à influência indígena
na construção da identidade 
capixaba, sabemos que no Espírito
Santo, e no país como um todo, a
invisibilidade dos povos indígenas 
é uma marca nos textos que tratam
da história nacional, bem como a
do Espírito Santo.
 

A seguir, leia o relato de Leidiane
Pego de Souza Sezinando,
educadora indígena tupiniquim.
Leidiane Sezinando é profª. de
Geografia da EMEF Caieiras Velha
e atuou como Coordenadora
Pedagógica do Programa de
Formação para Professores
Indígenas – PROLIND/UFES.

Raízes - A história do Espírito Santo - Episódio 5
-…

Vamos refletir?

Por que os conhecimentos sobre a influência
negra na formação da identidade capixaba não
são mais explorados nos conteúdos dos
diferentes componentes curriculares ofertados
nas escolas?
 
Reflita sobre isso, pensando: de que forma
essa realidade pode ser redesenhada?

Influência Indígena na Formação Identitária Capixaba.

https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU
https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU


Mapa Arqueo-etnográfico do Espírito Santo (distribuição da população indígena, no
século XVI). Fonte: Jornal A Gazeta. Suplemento Documento - Estado. 27/07/1992, p. 11.
Vitória, ES. 

"Para falar das influências da cultura
indígena na cultura capixaba, é preciso
primeiro considerar que não há uma única
cultura indígena, e sim, culturas
indígenas.
 
Para tanto se faz necessário saber e
identificar quais grupos indígenas
habitavam as terras que, posteriormente,
seria a Capitania do Espírito Santo e, por
fim, o estado do Espírito Santo.

Assim, cada povo, de acordo com a sua localização, deixará marcas específicas na cultura regional. Afinal, são povos com
distintas culturas e línguas.
 
Outra forma de abordar estas influências é problematizar o conceito de lugar, já que este é carregado de sentimentos de
pertencimento, não há que negar, que não basta apenas dizer que tal lugar havia índios, ou que antes era uma aldeia, ficando a
história pela história, mas criar um olhar investigativo, se era uma aldeia, qual tipo de aldeia, se esta foi feita por padres ou se
eram autóctones. 

Outro ponto de partida são os topônimos. Qual é o significado do nome de seu lugar, qual a relação deste nome com a história e a
geografia deste lugar? Qual é a sua relação atual? 

O que falar então do nome das coisas, em especial da fauna e flora brasileira. Já parou para refletir quantas palavras usamos em
nosso dia a dia que são de origem de diferentes línguas indígenas! 
Arion Rodrigues (apud Teixeira, 1995) vai dizer que 'de mil nomes de aves, 350 eram Tupinambá, de 550 nomes de peixes, 225
também eram tupinambá'.
 
Um outro fator imprescindível é a identidade gentílica para quem nasce no Espírito Santo. O próprio nome capixaba é uma
palavra de origem tupi. Mas não é simplesmente dizer, “é uma palavra de origem tupi que se refere a um grande roçado de
milho”. É se indagar, o porquê deste nome? Onde era? Havia alguma relação deste roçado com as moradias, com as pessoas e
com a economia da época? Qual a relação do nome “roçado de milho” com pessoas?

Se apenas descrevermos as influências das culturas indígenas na cultura capixaba, por elas mesmas, é possível reduzirmos uma
identidade tão rica em simples características folclóricas ou gastronômicas, ou apenas para conceituar palavras. Chang Wang,
curadora e pesquisadora do Museu do Índio (RJ) vai dizer que “a cultura brasileira é resultado de muitas culturas em sua
topônima, onomástica, dentre outros que não se deveria fazer a dissenção entre elas”. Tal influência esta arraigada que é quase
impossível separa-la. Assim sendo, há que se pensar e refletir, não apenas listando palavras, mas 
como o nosso estado chegou ao que é hoje com uma história e cultura tão vasta e específica, pouco reconhecida em seus livros
didáticos quando se trata dos povos nativos desta região. Afinal, além de já habitarem esta região antes dos europeus chegarem,
foram estes também os primeiros moradores, também incentivados por uma miscigenação das principais vilas da época, antigas
aldeias que com o decreto Pombalino, foram elevadas a categoria de vilas. De acordo com COTTA (2004) é possível identificar tais
eventos no livro do Tombo de Nova almeida, além do “Directório que Deve Observar na Povoações” do regimento imperial de três
de maio de 1757.
 
Em suma, daremos alguns exemplos de aspectos culturais de povos indígenas arraigados na cultura capixaba em geral, que
servem de estímulos para problematizar as influências na formação da cultura capixaba". 

(Texto extraído de relato de Leidiane Pego de Souza Sezinando). 



Jaciara, Jacira, Tainá, Kauê,
Potiara.

O pássaro de fogo (mito de
explicação de origem dos montes
Mochuara ou Moxuara e Mestre
Álvaro).

Ibiraçu, Guaçuí, Aracruz,
Piraquê- Açu, Jaguaré, Guarapari, 
Juparanã, Jacaraípe,
Jucutuquara, Cariacica e outros.

Palácio Anchieta (sua formação,
sustento, função da época), Igreja
Três Reis Magos (Nova Almeida),
dentre outros.

Abacaxi, caju, cará, tucunaré...

Cada lugar tem a sua história de
origem, algumas delas com a
participação direta dos povos
indígenas da região. Ex. Viana, Vila
Velha, Santa Cruz, Anchieta e outros.

Mitos

Onomástica Topônimos

Monumentos Fauna e  ora

Origem dos lugares:

Plantio (rotação de cultura,
coivara- hoje ressignificada dada a
questão ambiental, mas que
permanece em alguns lugares,
desintoxicação da mandioca para o
consumo).
 

Moqueca, pirão, prática de comer
crustáceos oriundos dos
manguezais ou frutos do mar.

Panela de barro, rede,
cestos trançados...

Técnicas de plantio Culinária Artefatos/artesanatos: 

A seguir, convidamos à leitura da encantadora lenda do Pássaro de Fogo, tão importante na cultura
do Espírito Santo:

Clique na imagem e visite o blog
"Lendas do Espirito Santo. Lendas
Capixabas". 
Disponível em
https://www.lendas- do-espirito-
santo.noradar.com 

Segundo a lenda do Pássaro de Fogo, Serra e Cariacica são cúmplices numa
história de amor. As duas cidades, segundo conta a lenda, estão ligadas para
sempre pela força de um sentimento que une até hoje o índio Guaraci (Tribo
Temiminó) e a índia Jaciara (Tribo dos Botocudos). Guaraci, em Tupi significa Sol,
Verão. Jaciara significa Tempos de Luar, Noites com raios de Lua. Pertencentes a
duas tribos inimigas – Temiminós e Botocudos – o jovem casal foi impedido de
viver a sua história de amor. Comovido com a paixão dos dois índios, o Deus
Tupã transformou-os em duas montanhas. O índio passou a ser o Mestre
Álvaro, na Serra, e a índia, o monte Moxuara, em Cariacica. O nome Mestre Álvaro
é uma homenagem do Padre Jesuíta Braz Lourenço (Fundador da Serra) ao
Capitão e Mestre de Navio de nome Álvaro da Costa, filho do segundo Governador
Geral do Brasil, Dom Duarte da Costa. O Mochuara (Moxuara) – é um Morro que
fica em Cariacica. Tanto Serra e Cariacica são cidades limítrofes e fazem parte da
Grande Vitória, Capital do Estado do Espírito Santo. Até hoje eles estão frente a
frente, contemplando–se um ao outro, e assim ficarão por toda a eternidade.
Segundo o historiador Clério José Borges, um “Pássaro de fogo” sempre é visto
nas noites de São João, (24 de junho), indo do Mestre Álvaro ao Moxuara,
abençoando o amor de Guaraci e Jaciara.



Neste subcapítulo do Livro 1, abordaremos o tema
do respeito à diversidade religiosa, refletindo sobre
como a intolerância religiosa tem impedido que as
Leis Nº 10.639/03 e 11.645/08 sejam,
efetivamente, aplicadas no contexto educacional,
visando a uma Educação sem racismo.

Confira a reportagem abaixo que apresenta mais detalhes sobre
os dados em torno da intolerância religiosa no Brasil:
Link: https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-
de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas 

https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas


A VIOLÊNCIA contra religiões AFRO - Canal Preto
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oP4IJ_gDQgM 

O vídeo "A Violência contra religiões Afro"
aponta que os ataques motivados por
intolerância religiosa têm crescido muito no
Brasil.   
 
Nos depoimentos, constam a Pastora
Anglicana Lusmarina Garcia, a Mãe Baiana
de Oyá, o Frei David dos Santos, Ordep
Serra (prof. UFB), o Babalorixá Rychelmy
Veiga e Alessandro Santos.

A VIOLÊNCIA contra religiões AFRO - Canal Preto

É importante nos atentarmos para o fato de que, do
ponto de vista filosófico, em se tratando de religiões
africanas, deve-se investigar qual aplicabilidade do
conceito de religião à vida e ao pensamento africanos. 
 
A palavra “religião” não é africana; logo, sendo um termo
não pertencente a nenhum país do continente, nem a
suas centenas de etnias, é improvável que exista uma
única palavra, ou perífrase, em qualquer língua africana;
entretanto, isso não significa, necessariamente, que o
conceito não exista entre os diferentes povos africanos.
 
A seguir, leia, atentamente, o relatório  do Seminário
“Perseguição religiosa: um estado de coisas/cenários e
desafios” (Rio de Janeiro, 2019) no qual o Ministério
Público Federal debateu sobre violência religiosa e
perseguição contra religiões afro-brasileiras. Clique na imagem e acesse o texto.

Disponível em: https://www.geledes.org.br/

https://www.youtube.com/watch?v=oP4IJ_gDQgM


Vamos refletir?

Por que há pessoas que manifestam medo e rechaço em relação às religiões de matrizes africanas?
 
Quando pensamos no tema da intolerância religiosa, não podemos deixar de perceber sua relação
direta com o racismo, pois ela acontece, majoritariamente, contra os adeptos das religiões de
matrizes africanas. 
 
Há, nesse sentido, o desejo de anular a crença associada aos povos originários da África. 
No Brasil, nenhuma outra orientação religiosa é tão massiva e,  historicamente, perseguida como as
religiões afro-brasileiras.  

A intolerância e o desrespeito religioso estão, diretamente, ligados ao racismo.



A Lenda do Pássaro Fogo. Lendas do Espírito Santo: lenda capixaba. Disponível em: https://www.lendas-do-espirito-santo.noradar.com/a-lenda-

do-passaro-fogo/. Acesso em: 26/02/2024.

ANDRADE, Ana Luíza Mello Santiago de. Primeiros humanos na África. InfoEscola, s/d. Disponível em:

https://www.infoescola.com/historia/primeiros-humanos-na-africa/. Acesso em: 26/02/2024.

BBC NEWS BRASIL. Como era a América antes de Colombo. Youtube, 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=SSV1YvTarck.

Acesso em 19/12/2023.

BRASIL. Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI). Conheça o Toré, ritual de diferentes etnias do Nordeste do país, 2022. Disponível em:

https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/conheca-o-tore-ritual-de-diferentes-etnias-do-nordeste-do-pais Acesso em:

26/12/2023.

_________. Fundação Nacional dos Povos Indígenas (FUNAI). Cultura: a música nas tradições indígenas, 2022. Disponível em:

https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/cultura-a-musica-nas-tradicoes-indigenas. Acesso em: 26/12/2023.

_________. Fundação Nacional dos Povos Indígenas – O Brasil Indígenas. Ministério dos Povos Indígenas. Disponível

em:https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/o-brasil-indigena-ibge-1. Acesso em: 26/02/2024.

__________. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da

educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática ‘História e Cultura Afro-Brasileira’, e dá outras

providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 2003. Disponível em: <http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm>. Acesso

em: 26/02/2024.

 
_________. Lei nº 11.645, de 10 de marco de 2008. Altera a Lei no 9.394, de 20 de dezembro de 1996, modificada pela Lei no10.639, de 9 de
janeiro de 2003, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da
temática “História e Cultura Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União, Brasília, de 11 de março de 2008. Disponível em: <
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm>. Acesso em: 26/02/2014.
_________. Ministério da Educação, Conselho Nacional da Educação. Parecer CNE/CP nº 14, de 11 de novembro de 2015. Diretrizes
Operacionais para a implementação da história e das culturas dos povos indígenas na Educação Básica, em decorrência da Lei nº 11.645/2008.
Diário Oficial da União, Brasília, 18 de abril de 2016. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/index.php?
option=com_docman&view=download&alias=27591-pareceres-da-camara-de-educacao-basica-14-2015-pdf&category_slug=novembro-2015-
pdf&Itemid=30192>. Acesso em: 26/02/2024.
_________. Ministério da Educação, Conselho Nacional da Educação. Resolução CNE/CP nº 1, de 17 de junho de 2004. Institui Diretrizes
Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Diário Oficial
da União, Brasília, 22 jun. 2004. Disponível em: <http://portal.mec.gov.br/cne/arquivos/pdf/res012004.pdf>. Acesso em: 26/02/2024.
________. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para Educação das Relações Étnico-raciais e para o ensino de
história e cultura afro-brasileira e africana. Ministério da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão.
Brasília: MEC, SECADI, 2013. Disponível em: https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf. Acesso em: 26/02/2024.
________. Secretaria de Comunicação Social. Brasil tem 1,69 milhão de indígenas, aponta Censo 2022. Publicado em 07/08/2023. Disponível em:
https://www.gov.br/secom/pt-br/assuntos/noticias/2023/08/brasil-tem-1-69-milhao-de-indigenas-aponta-censo-2022. Acesso em 18/12/2023.
CANAL PRETO. A VIOLÊNCIA contra religiões AFRO. Youtube, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oP4IJ_gDQgM. Acesso
em: 26/02/2024.
CANAL PRETO. Não existe cultura BRASILEIRA sem o NEGRO. Youtube, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=fsTtQHdbHjU.
Acesso em: 26/02/2024.

 

https://www.lendas-do-espirito-santo.noradar.com/a-lenda-do-passaro-fogo/
https://www.lendas-do-espirito-santo.noradar.com/a-lenda-do-passaro-fogo/
https://www.lendas-do-espirito-santo.noradar.com/a-lenda-do-passaro-fogo/
https://www.infoescola.com/historia/primeiros-humanos-na-africa/
https://www.infoescola.com/historia/primeiros-humanos-na-africa/
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/cultura-a-musica-nas-tradicoes-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2022-02/cultura-a-musica-nas-tradicoes-indigenas
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/o-brasil-indigena-ibge-1
https://www.gov.br/funai/pt-br/atuacao/povos-indigenas/o-brasil-indigena-ibge-1
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://media.ceert.org.br/portal-4/pdf/plano.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=oP4IJ_gDQgM
https://www.youtube.com/watch?v=oP4IJ_gDQgM
https://www.youtube.com/watch?v=fsTtQHdbHjU


CAPIXABA. Raízes – A história do Espírito Santo (Ep. 05) – A formação da Identidade Capixaba. TV Gazeta, 2014. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU. Acesso em: 26/02/2024.

CARDOSO, Arnaldo. Carolina Maria de Jesus deu voz ao sentimento do absurdo. Jornal GGN, 2021. Disponível em:

https://jornalggn.com.br/luisnassif/maria-carolina-de-jesus-deu-voz-ao-sentimento-do-absurdo-por-arnaldo-cardoso/. Acesso em:

26/02/2024.

CINEDOC BRASIL. Coral Guarani Tenonderã (Música Indígena Guarani) – Nhãnderu Tenonde Guiae. Youtube, 2021. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=DH0Sv-gPwnw. Acesso em: 26/12/2023.

CONEXÃO FUTURA. Literatura Afro brasileira, Canal Futura. Youtube, 2015. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oc-GF_n9Vvk.

Acesso em: 26/02/2024.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Introdução a uma História Indígena. In: _________________. (Org.). História dos Índios no Brasil. São Paulo:

Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992.

ESPÍRITO SANTO. Conselho Estadual de Educação. Resolução CEE/ES nº 1.967, de 14 de maio de 2009. Secretaria de Estado da Educação.

Institui normas complementares às Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de História e

Cultura Afro-Brasileira e Africana, e trata da obrigatoriedade da inclusão da História e Cultura Indígena nos currículos escolares da Educação

Básica das instituições de ensino integrantes do Sistema de Ensino do Estado do Espírito Santo. Diário Oficial do Espírito Santo, Vitória, 18 de

março de 2010. Disponível em: <https://cee.es.gov.br/Media/cee/Leis/Resolucoes/res1967-2.pdf>. Acesso em 26/02/2024.

ESTADÃO CONTEÚDO. Brasil te uma denúncia de intolerância religiosa a cada 15 horas. Veja, 2017. Disponível em:

https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas. Acesso em: 26/02/2024.

FERNANDES, Fernanda. A influência de línguas africanas no Português falado no Brasil. MultiRio, 2019. Disponível em:

https://multirio.rio.rj.gov.br/index.php/reportagens/15356-a-influ%C3%AAncia-de-l%C3%ADnguas-africanas-no-portugu%C3%AAs-falado-no-

brasil. Acesso em: 26/02/2024.

FORDE, Gustavo Henrique Araújo. Vozes Negras na História da Educação: racismo, educação e movimento negro no Espírito Santo (1978-2002).

Campos dos Goytacazes, RJ: Brasil Multicultural, 2018.

GUALBERTO, João. A Construção Afro-capixaba. Blog João Gualberto, 2018. Disponível em: https://blogjoaogualberto.com.br/2018/03/19/a-

construcao-afro-capixaba/. Acesso em: 26/02/2024.

ITAÚ CULTURAL. Herança Cultural – Culturas indígenas. Youtube, 2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=BE7kLD66t8A.

Acesso em: 26/02/2024.

KAITSU FILMES PRODUÇÕES. KUARUP. Youtube, 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ij0DVQhj0n8. Acesso em:

26/12/2023.

LUCIANO, Gersem dos Santos. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber sobre os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da

Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade; LACED/Museu Nacional, 2006.

LOPES, Vera Neusa; CAMISOLÃO, Rita de Cássia. Entrevista sobre Lei 10.639 e 11.645. Youtube, 2016. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=eV3OCz3_BAM. Acesso em: 26/02/2024. 

MWANA AFRIKA, OFICINA CULTURAL. África, o Berço das Civilizações. Youtube, 2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=48usOdDdNvk. Acesso em: 26/02/2024.

MUNDURUKU, Daniel. As Línguas dos povos indígenas. Itaú Cultural. Youtube, 2019. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=cKNckMdxoxw. Acesso em: 26/02/2024.

OWERÁ. Resistência Nativa. Youtube, 2021. Disponível: https://www.youtube.com/watch?v=LDmS6SwURTE. Acesso em: 26/02/2024.

https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU
https://www.youtube.com/watch?v=J_N4UEvULCU
https://jornalggn.com.br/luisnassif/maria-carolina-de-jesus-deu-voz-ao-sentimento-do-absurdo-por-arnaldo-cardoso/
https://jornalggn.com.br/luisnassif/maria-carolina-de-jesus-deu-voz-ao-sentimento-do-absurdo-por-arnaldo-cardoso/
https://www.youtube.com/watch?v=oc-GF_n9Vvk
https://cee.es.gov.br/Media/cee/Leis/Resolucoes/res1967-2.pdf
https://cee.es.gov.br/Media/cee/Leis/Resolucoes/res1967-2.pdf
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas
https://veja.abril.com.br/brasil/brasil-tem-uma-denuncia-de-intolerancia-religiosa-a-cada-15-horas
https://multirio.rio.rj.gov.br/index.php/reportagens/15356-a-influ%C3%AAncia-de-l%C3%ADnguas-africanas-no-portugu%C3%AAs-falado-no-brasil
https://multirio.rio.rj.gov.br/index.php/reportagens/15356-a-influ%C3%AAncia-de-l%C3%ADnguas-africanas-no-portugu%C3%AAs-falado-no-brasil
https://multirio.rio.rj.gov.br/index.php/reportagens/15356-a-influ%C3%AAncia-de-l%C3%ADnguas-africanas-no-portugu%C3%AAs-falado-no-brasil
https://blogjoaogualberto.com.br/2018/03/19/a-construcao-afro-capixaba/
https://blogjoaogualberto.com.br/2018/03/19/a-construcao-afro-capixaba/
https://blogjoaogualberto.com.br/2018/03/19/a-construcao-afro-capixaba/
https://www.youtube.com/watch?v=BE7kLD66t8A
https://www.youtube.com/watch?v=eV3OCz3_BAM
https://www.youtube.com/watch?v=eV3OCz3_BAM
https://www.youtube.com/watch?v=48usOdDdNvk
https://www.youtube.com/watch?v=48usOdDdNvk
https://www.youtube.com/watch?v=48usOdDdNvk
https://www.youtube.com/watch?v=cKNckMdxoxw
https://www.youtube.com/watch?v=cKNckMdxoxw
https://www.youtube.com/watch?v=cKNckMdxoxw
https://www.youtube.com/watch?v=LDmS6SwURTE


PORTAL GELEDÉS. MPF divulga relatório sobre violência religiosa e debate perseguição contra religiões afro-brasileiras, 2019. Disponível em:

https://www.geledes.org.br/mpf-divulga-relatorio-sobre-violencia-religiosa-e-debate-perseguicao-contra-religioes-afro-brasileiras/. Acesso em:

26/02/2024.

RASHID. “A Cena” (part. Izzy Gordon). Youtube, 2015. Disponível: https://www.youtube.com/watch?v=b_7NLH5rghw. Acesso em: 26/02/2024.

RAMOS, Luciane. Danças Africanas e suas diásporas no Brasil. IABEXPERIMENTAL.ORG.Youtube, 2016. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=tP206mrqm98. Acesso em: 28/02/2024.

RTV CAATINGA UNIVASF. Memória Sertão Toré Kaimbé. Youtube, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=x6zQsfZL2pk.

Acesso em: 26/12/2023.

SESC PINHEIROS. “Fulkaxó, ser e viver Kariri-Xocó”: apresentação do toré. Youtube, 2013. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=fEn-lLYMNpg&t=3s. Acesso em: 26/12/2023.

SOUZA, Eduarda de. Legados da Culinária Afrodescendente. Youtube, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=Lf748RKwTmM. Acesso em: 26/02/2024.

TV BRASIL. Nova África - Berço da Humanidade. Youtube, 2012. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=0Mal2nGLink. Acesso em:

26/02/2024.

WARI’U. Povos Indígenas do Brasil. Youtube, 2018. Disponível em: https://youtu.be/unkNJF_mlNQ?si=Wk6D-46Cxhltjzjy. Acesso

em:26/02/2024.

XIX JORNADA DA EDIÇÃO – CEFET MG. As Línguas Indígenas do Brasil. Youtube, 2020. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=OTE8u2bsyBg. Acesso em: 26/12/2023.

ZABELLI, Fernanda. O Sonho é a matéria prima da literatura. Itaú Social, 2020. Disponível em: https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-

a-materia-prima-da-literatura/. Acesso em: 26/02/2024.

CARDOSO, Arnaldo. Maria Carolina de Jesus: a força libertadora da leitura. Youtube, 2021. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?

v=xi8ta8i9YMg. Acesso em: 26/02/2024.

CEFOPE ES. Diversidade étnico-racial na Escola: Legislação acerca da temática étnico-racial. Youtube, 2021. Disponível em:

https://www.youtube.com/watch?v=aRRMMn6ndcY. Acesso em: 26/02/2024.

DPU. Interfaces do racismo: racismo religiosa. Youtube, 2018. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=ExYG4-M-rsM. Acesso em:

26/02/2024.

SILVA, Luana Tavares da; PUENTES, Cláudia C. R. Em Cores: o papel da literatura da influência africana na construção de uma educação

antirracista e multicultural. In: Anais Eletrônicos do V Colóquio de História: “Perspectivas Históricas: historiografia, pesquisa e patrimônio”. Luiz C.

L. Marques (Org.). Recife, 16 a 18 de novembro de 2011. p. 1249-1262. ISSN: 2176-9060. Disponível em:

http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.1249-1262.pdf. Acesso em: 26/02/2024.

https://www.geledes.org.br/mpf-divulga-relatorio-sobre-violencia-religiosa-e-debate-perseguicao-contra-religioes-afro-brasileiras/
https://www.geledes.org.br/mpf-divulga-relatorio-sobre-violencia-religiosa-e-debate-perseguicao-contra-religioes-afro-brasileiras/
https://www.youtube.com/watch?v=b_7NLH5rghw
https://www.youtube.com/watch?v=tP206mrqm98
https://www.youtube.com/watch?v=tP206mrqm98
https://www.youtube.com/watch?v=Lf748RKwTmM
https://www.youtube.com/watch?v=Lf748RKwTmM
https://www.youtube.com/watch?v=Lf748RKwTmM
https://www.youtube.com/watch?v=0Mal2nGLink
https://youtu.be/unkNJF_mlNQ?si=Wk6D-46Cxhltjzjy
https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-a-materia-prima-da-literatura/
https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-a-materia-prima-da-literatura/
https://www.itausocial.org.br/noticias/o-sonho-e-a-materia-prima-da-literatura/
https://www.youtube.com/watch?v=xi8ta8i9YMg
https://www.youtube.com/watch?v=xi8ta8i9YMg
https://www.youtube.com/watch?v=xi8ta8i9YMg
https://www.youtube.com/watch?v=aRRMMn6ndcY
https://www.youtube.com/watch?v=aRRMMn6ndcY
https://www.youtube.com/watch?v=ExYG4-M-rsM
https://www.youtube.com/watch?v=ExYG4-M-rsM
http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.1249-1262.pdf
http://www.unicap.br/coloquiodehistoria/wp-content/uploads/2013/11/5Col-p.1249-1262.pdf


Governador do Estado do Espírito Santo
José Renato Casagrande

Vice- Governador do Estado do Espírito Santo
Ricardo Ferraço

Secretário de Estado da Educação
Vitor Amorim de Angelo

Subsecretária de Estado de Educação Básica e Profissional
Andréa Guzzo Pereira

Subsecretário de Estado de Planejamento e Avaliação
Marcelo Lema Del Rio Martins

Subsecretário de Estado de Suporte à Educação
André Melloti Rocha

Subsecretária de Estado de Administração e Finanças
Josivaldo Barreto de Andrade

Subsecretária de Estado de Articulação Educacional
Darcila Aparecida da Silva Castro

 
Gerência de Estudos, Pesquisa, Qualificação e Desenvolvimento dos Profissionais do Magistério -

 CEFOPE/GEPED

Karoliny Mendes da Costa (Gerente)
Gerência Qualificação Profissional - CEFOPE/GEPRO

Bianca Silva Santana (Gerente)

Concepção gráfica do Ambiente Virtual de Aprendizagem
Hernany Roberto Matos (Designer Gráfico - CEFOPE/GEPRO)

Equipe de Tecnologia
Leonardo Cruz de Andrade (Técnico Pedagógico CEFOPE/GEPRO)

Almir Carletti Neto (Assessor de Tecnologia)
Gustavo Pereira da Silva Nascimento (Assessor de Tecnologia)

Felipe Becalli Trindade (Estagiário) 
Coordenação da Formação - GEPRO/CEFOPE

Regina Maria Graça de Farias (Técnica pedagógica - CEFOPE/GEPED)
 

Gerência de Educação Antirracista do Campo, Indígena e Quilombola (Geaciq)
Aline de Freitas Dias (Gerente da Geaciq)

Kelly Cristina Soares Lima (Coordenadora da Ceafro)
Professor(es) Conteudista(s)

Anna Karoline da Silva Fernandes
Darlete Gomes Nascimento 

Helmar Spamer 
Jorge Vinícius Monteiro Vianna 

Thiago Fernandes Madeira
Edição e Revisão

Darlete Gomes Nascimento 
Helmar Spamer 

Jorge Vinícius Monteiro Vianna 


